# මුද්ධ ධර්මය පිළිතුරු පතුය

#### I කොටස

| 17 - 4           | 10 - 1<br>18 - 3 | 3 - 3<br>11 - 4<br>19 - 2<br>27 - 3 | 4 - 1<br>12 - 2<br>20 - 1<br>28 - 1 | 21-4             | 22 - 2 | 15 - 3<br>23 - 1 | 16 - 1<br>24 - 4 |
|------------------|------------------|-------------------------------------|-------------------------------------|------------------|--------|------------------|------------------|
| 25 - 3<br>33 - 3 | 26 - 2<br>34 - 1 | 27 - 3<br>35 - 1                    | 28 - 1<br>36 = 3                    | 29 - 2<br>37 - 3 | 30 - 2 | 31 - 2<br>39 - 3 | 32 - 4           |

### II කොටස

- (01) i. බුදු, පසේබුදු, මහරහත් / සම්මා සම්බුද්ධ, පච්චේතබුද්ධ, අරහන්ත බුද්ධ
  - ii. ගිලානෝපස්ථානය / ගිලනුන්ට උපස්ථානය කිරීමේ ගුණය
  - iii. කයෙන් සංවර වීම මැනවි / වචනයෙන් සංවර වීම මැනවි / කායික වාචික සංවරය යහපත්ය.
  - iv. ජේතවතාරාමය (දෙව්රම් චෙහෙර), පූර්වාරාමය (මිගාර මාතා පුාසාදය)
  - v. දානය, පුිය වචනය, අර්ථ චර්යාව, සමානාත්මතාව.
  - vi. දුටුගැමුණු රජතුමා / දුට්ඨගාමිණී අභය රජතුමා / දුටුගැමුණු
  - vii. ධාර්මිකව උපයාගත් ධනය පරිභෝග කිරීමෙන් ලැබෙන සැපයයි.
  - viii. මෙය නැති කල්හි මෙය ඇති නොවේ මෙය නැති වීමෙන් මෙය නැතිවේ. මෙය නැති කල්හි මෙය නොවේ - මෙය නැති වී යාමෙන් මෙය නැතිව යයි
  - ix. බුදුගුණ අලංකාරය පූජාවලිය
- වීදාගම මෛතුිය හිමි / වීදාගම හිමි) - බුද්ධ පුතු හිමි / මයුරපාද පිරිවෙන්පති
- x. ථූපාරාමය

(ලකුණු 20යි)

- (02) i. \* අනුසෝතගාමී යනු, ගඟ පහළට යන්නා සේ මිනිසා ද රාගාදී, ක්ලේශ ධර්මයන් කරාම යොමුවීමයි.
  - \* පටිසෝතගාම යනු බුදු දහමෙන් උඩුගම්බලා යන්නා සේ රාගාදී ක්ලේශ ධර්මයන්නේ මිදීමට උත්සාහවන්ත වීමයි. (ලකුණු 02යි)
  - ii. තෙළුම් මල මඩ වතුරෙන් ඉහළට මතුවී එහි නොගෑවී සිටියි. අපිරිසිඳු ජලය සහිත මඩ වතුරක හට ගන්නා නෙළුම් මල එය ඉක්මවා උඩට මතුවී විකසිත වී දසත සුවඳ විහිදුවයි. එම නෙළුම්මල් මෙන් බුද්ධාදී උතුමෝ කෙලෙස් මඩ වතුරෙන් ඉහළට නැගී එහි නොගෑවී වැඩ වසති. එම නිසා බුදු සිරිතද පද්මාකාර ලෙස හඳුන්වනු ලැබේ. (ලකුණු 03)
  - iii. බුදුරජාණන් වහන්සේගේ පද්මාකාර ජීවිතයෙන් ශිෂා ජීවිතයට ගත හැකි ආදර්ශ බොහෝ ය.
    - දුශ්චරිතයෙන් මිදී සුචරිතයට යාම.
    - ශික්ෂාකාමී වීම.
    - අටලෝ දහමින් කම්පා නොවීම.
    - යහපත් ලෙස ශිෂා පෞරුෂය ඇතිකර ගැනීමට හැකිවීම.
    - සියලු ගැටුම් හමුවේ සාමකාමී බව ඇතිකර ගැනීමට හැකිවීම.
    - සිසුන් අතර මෛතුිය, කරුණාව, දයාව සහිතව කියා කිරීමේ හැකියාව.
    - සියලු දේ උපේක්ෂාවෙන් විඳ ගැනීමට හැකිවීම.

(මෙබඳු ආදර්ශ තුනක්වත් ඇති පිළිතුරකට සම්පූර්ණ ලකුණු 5යි)

- ii. නමාට අතිත වූ අයහපත් දේ කිරීම ඉතා පහසු ය. යම් දෙයක් තමාට වැඩදායක ද යහපත පිළිස හෝ පවතී ද එවැනි දේ කිරීම ඉතා අපහසු ය. (ලකුණු 038)
- iii. ධම්ම පදයේ අඩංගු ගාථා මඟින් අප ජීවිතය සකස්කරගත යුතු ආකාරය, කළයුතු දෙය, නොකළ යුතු දෙය මැනවින් පෙන්නා දෙයි. පුද්ගලයා වරදින් මුදවා සුචරිතයෙහි යෙදවීම සදහා ධම්මපදය ආදර්ශ සපයයි. මිනිසා නිරන්තරයෙන් අයහපතට, පාපයට නැඹුරු වෙයි. යමේකු කළ දේ සිනමින් වෛරය නැවත නැවත බඳී නම් ඔවුන්ගේ වෛරය නොසන්සිදෙන බව උදාහරණයක් ලෙස දී ඇති "අක්කොච්චිමං අවධිමං ..." යන ධම්මපද ගාථාවෙන් පැහැදිළි වේ. ධම්මපද ගාථා දේශනා කොට තිබෙන්නේ විවිධ සිදුවීම් මුල්කොටගෙන ය. ඒවා නිදාන කථාව ලෙසින් හැඳින්වේ. පුද්ගලයා නිවැරදි යහපත් මාර්ගයට ගැනීම සඳහා අවශා මගපෙන්වීම් ධම්ම පදයෙන් ලබා දේ. ඒවායේ සඳහන් උපමා, උදාහරණ, දේශය, කාලය හා පුද්ගල භේදයකින් තොරව මිනෑම පුද්ගලයෙකුට අනුගමනය කොට යහපත සලසා ගැනීමට පුළුවන. ධම්මපදයේ භාෂාව සරලයි. සෑම කෙනෙකුට ම හුරු පුරුදු උපමා උපමේයවලින් යුක්ත වේ. බුද්ධ වචනයේ සම්පණ්ඩනය අන්තර්ගතවීමත්, පුද්ගල ජීවිතයේ විවිධ ගැටලු සහ ඒවාට විසඳුම් ඉදිරිපත් වීමත්, උත්සාහය, අධිෂ්ඨානය, ඉවසීම, කරුණාව, වෛතිය ආදී ගුණධර්ම පුද්ගල දියුණුව ඇතිකරන බවත් පෙන්වා දිය හැකිය. එහි සඳහන් වන උට්ඨානවනෝ සතිමතෝ ගාථාවෙන් ද පුද්ගලයාගේ දියුණුව හේතුවන කරුණු පැහැදිළි වේ. මේවා පිළිපැදීමෙන් පුද්ගල ජීවිතය ආලෝකමත් කර ගැනීමට පුළුවන.
- (04) i. පැවිදී උතුමන් / මහණ බමුණන් / ශුමණ / සමණ / බුාහ්මණෝ

(ලකුණු 02යි)

- ii. උඩ දිසාවට අයත් සමාජ කණ්ඩායම් විසින් ඉටු කළ යුතු යුතුකම්. ගිහි පඎය ඉටුකළ යුතු යුතුකම් පහකි.
  - මෛතී් සහගතව කිුිිිිිිිිිි කිරීම.
  - ලෛතී්සහගතව කතා කිරීම.
  - මෛතී් සහගත සිත් පහළ කිරීම.
  - නිවසට පැමිණි විට සතුටින් පිළිගැනීම.
  - ආමිසයෙන් සංගුහ කිරීම.

පැවිදි පඎය ඉටුකළ යුතු යුතුකම් හයයි.

- පවින් වැළැක්වීම.
- යහපත් කි්යාවල යෙදවීම.
- හොඳ සිතින්ම අනුකම්පා කිරීම.
- නොඇසූ දේ කියා දීම.
- ඇසූ දේ වඩාත් පැහැදිළි කර දීම.
- සුගතියට මග පෙන්වීම.

(ලකුණු 03යි)

iii. අාපදා අවස්ථාවකදී අනෙත්නා වශයෙන් යුතුකම් ඉටුකිරීම ඉතා වැදගත් වේ. වසංගත රෝග, සුළි සුළං, නාය යෑම්, සුනාමී, නියඟය වැනි ස්වභාවික හෝ මිනිස් කියාකාරකම් මත සිදුවන ආපදා වැනි අවස්ථාවන්හිදී එකිනෙකාට අවශා පරිදි සහයෝගය දීම අති උතුම් කියාවකි. ආපදා අවස්ථාවන්හිදී එයට මුහුණ දෙන සහෝදර ජනතාවට ආහාරපාන, ඇඳුම්, පැළඳුම්, මුදල් ආධාර ආදී අතාවශා දේ ගෙන ගොස් සිත සතුටින් බෙදා දීම, ඔවුන්ගේ මානසික සුබ සිද්ධිය සඳහා අවශා පරිදි සුදුසු කියාකාරකම් සිදු කිරීම වැනි යහපත් උතුම් කියාකාරකම් අනාත්නා වශයෙන් යුතුකම් ඉටු කිරීම ඉතා වැදගත් වේ.

වැවිදි පක්ෂය හා ගිහි පක්ෂය බැලීමේදී ආමිසයෙන් තමන්ට සංගුහ කරන ගිහියාට පෙරළා ධර්ම දානයෙන් සංගුහ කිරීම පැවිද්දාගේ යුතුකමකි. එනම් ගිහියා පවත් වැළැක්වීම, යහපතෙහි යෙදවීම, හොඳ සිතින් අනුකම්පා කිරීම, නොඇසු දේ කියා දීම, ඇසු දේ වඩාත් පැහැදිලි කිරීම හා සුගතියට මග පෙන්වීම යන අනාන්තන වශයෙන් යුතුකම් ඉටු කිරීම තුළින් මානසික ශක්තිය ගොඩනැගීම අනොන්තන සුහදතාවය, සහජ්වනය වැනි යහපත් සමාජ ධර්ම ගොඩනැගේ. වර්තමානයේ මුළු ලොවම මුහුණ දී ඇති කොරෝනා උවදුර වෙනුවෙන් මුළු ලොවම කෙරෙනා අනෙන්නා සුහදතාවය කොතෙක් වැදගත් වන්නේදැයි අපට පෙනේ. මේ අනුව කෙරෙනා අනෙන්නා සුහදතාවය කොතෙක් වැදගත් වන්නේදැයි අපට පෙනේ. මේ අනුව ආපදා අවස්ථාවකදී අනෙන්නා වශයෙන් යුතුකම් ඉටු කිරීමේ වැදගත්කම අගය කළ හැකියි.

(05) i. පැවැත් වූ ස්ථානය - මාතලේ අලුවිහාරය / ආලෝක විහාරය / අලු ලෙන සහභාගි වූ භික්ෂූන් සංඛ්‍යාව - භික්ෂූන් වහන්සේලා පන්සියනමක්.

(ලකුණු 02යි)

ii. තුඩුදුන් හේතු

. පිරිසිඳු ථෙරවාදී බුදු දහම වෙනත් දුර්මතවලින් හානි වේ යැයි සිතා එය වළක්වා ගැනීම.

බැමිණිතියා නම් සාගතය ඇතිවීම.

- සාගතයෙන් ඇති වූ අහේනිය නිසා දහම කට පාඩමින්ම පවත්වාගෙන යාම අනතුරුදායක
  බව වැටහීම.
- වළගම්බා රාජ්‍‍ සමයේ ඇති වූ දකුණු ඉන්දීය ආකුමණ.
- නිපිටකය ගුන්ථාරූඪ කිරීමේ අවශාතාවය ඇතිවීම.

ලාංකේය හික්ෂූන් කණ්ඩායම් දෙකට බේදී සිටීම.

- ධර්මය ඇසීම, ඉගෙනීම හා පර්යේෂණ කිරීමට ලේඛනගතව තිබීම වඩාත් වැදගත් බව සිතීම. (ලකුණු 03යි)
- iii. තිපිටක ධර්මය චාචෝත්ගතව පවත්වාගෙන යාමෙන් එහි කිසියම් විකෘතිතාවක් ඇති වීමට තිබූ ඉඩකඩ මෙතුළින් මඟ හැරී යාම.

 භික්ෂූන් වහන්සේලා නිකායාන්තර වශයෙන් බෙදී විවිධ මතවාදයන්හි පිහිටා ධර්මය විවරණය කිරීම තුළින් ථෙරවාදි බුදු දහමට එල්ල වීමට තිබූ අභියෝග අවම වීම.

- පසුකාලීනව ථෙරවාදී බුදු දහම අභාවයට ගිය අවස්ථාවලදී නැවත එය ස්ථාපිත කිරීමට හැකිවීම තවත් වාසියකි.
- මෙම ථෙරවාදී බුදු දහම ලොව වෙනත් රටවල අභාවයට ගිය අවස්ථාවන්හිදී නැවත ස්ථාපිත කිරීමට ගුන්ථාරූඪ කොට සුරක්ෂිතව පැවැති ලාංකික ධර්ම ගුන්ථ උපකාරී වීම.

 බුදු දහම ස්ථාපිත නොවූ බටහිර රටවල බුදු දහම බෙදා හැරීමට කිපිටකය ගුන්ථාරූඪ කර නිබීම ප්‍රයෝජනවත් විය.

 ධර්ම විනය දෙකෙහි සුරක්ෂිතතාව මෙම සංගායනාව මඟින් සැලසුන නිසා මුඛ පරම්පරාගතව පුද්ගලයන් සතුව පවතිනවාට වඩා ස්ථාවරව, ලිඛිතව තිබීම නිසා එය සුරක්ෂිත කර ගැනීමට අවස්ථාව සැලසුණි.

(ලකුණු 05)

#### (06) i. ස්තූප ආකෘති හයෙන් දෙකක්.

1. සණ්ඨාකාර - සීනුවක හැඩය ඇති

2. සටාකාර - කළයක හැඩය ඇති

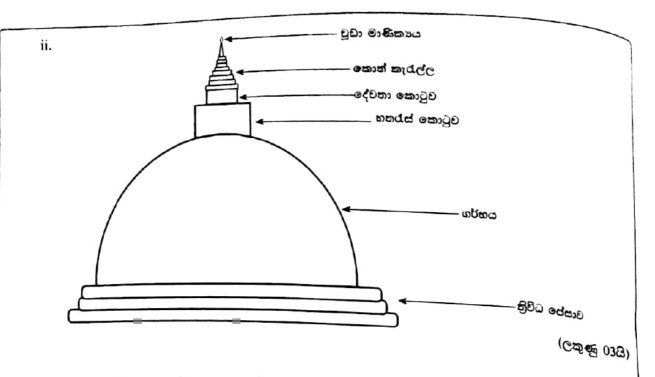
3. බුම්බුලාකාර - දිය බුබුලක හැඩය ඇති

4. ධානයාකාර - ධානස ගොඩක හැඩය ඇති

5. පද්මාකාර - පියුමක හෙවත් නෙළුම් මලක හැඩය ඇති

6. ආමලාකාර - නෙල්ලි ගෙඩියක හැඩය ඇති.

(ලකුණු 02යි)



iii. බෞද්ධ ගෘහ නිර්මාණ කෝතුයේ පුමුබතම නිර්මාණය වනුයේ දාගැබ් වහන්සේ ය. දීර්ස ඉතිහාසයකට උරුමකම් කියන හෙළ සංස්කෘතියේ පුෞඪන්වය ලොවට හෙළිකරන ජාතික උරුමයන් රැසක් අප සතුව පවතී. ලොවක් මවිතයට පත් කරන විවිධ කලා නිර්මාණවලින් පොහොසත් මෙම පුණාභුමියේ පිහිටා පූජනීය ස්ථාන ආරක්ෂා කිරීම ලාංකික අප සැමගේ ම යුතුකමකි. එය අනාගත පරපුර වෙනුවෙන් සුරැකීම අපේ වගකීමයි. එය තනි පුද්ගලයෙකුට හෝ එක් ආයතනයකට පමණක් කළ හැකි කාර්යයක් නොවේ. ඇතැමුන් සිතා මතා කරනු ලබන කියාකාරකම් නිසා අප සතු බෞද්ධ කලා ශිල්ප විනාශ වීමේ තර්ජනයකට මුහුණ පා තිබේ. අහිමිවනවා පමණක් නොව වසර දහස් ගණනක අපේ පෞඪ ඉතිහාසය තහවුරු කරන ජීවමාන සාක්ෂිද අහිමිවේ. එම නිසා හැකි සෑම අවස්ථාවකම මේවා ආරක්ෂා කිරීමට යොමුවිය යුතු ය. උරුම කරගෙන තිබෙන ජාතික උරුමයන්ට හානියක් සිදු නොවීමට ඉඩ නාදී ආරක්ෂා කර ගැනීම අප සියලු දෙනාගේ වගකීමකි. යුතුකමකි.

(ලකුණු 05)

# (07) i. ශීමත් අනගාරික ධර්මපාල තුමා:-

ශතවර්ෂ තුනකට අධික කාලයක් තුළ ජාතික හා සංස්කෘතික නිදහස විදේශිකයන්ට යටත්ව පැවැති ඒ අඳුරු යුගයේ සිංහල බෞද්ධයා හට නිදහසක් ලබා ගැනීමට අවස්ථාව උදාකර දුන් උතුම් වීරවරයෙකි අනගාරික ධර්මපාල තුමා. රජයේ තනතුරු, තාන්න-මාන්න හිමිවූයේ කිතු දහම වැළඳගත් අයට පමණක් වූ අභාගෘ සම්පන්න යුගයක 1844 සැප්තැම්බර් 17 දින දොන් ඩේවිඩ් හේවාවිතාරණ නමින් මොහු ජන්ම ලාභය ලැබීය.

කුඩා කල සිට ම පන්සල ඇසුරු කරමින් බොදු ගුණ ධර්මයෙන් පෝෂණය වී හෙන්රි හිල්කට්තුමා සමඟ එකතුව බුදු දහම නගාසිටුවීමට කටයුතු කළේය. බෞද්ධ දරුවන්ට මිෂනාරි අධාාපනය වෙනුවට බෞද්ධ අධාාපනයක් ලබා දීමට බෞද්ධ පාසල් ආරම්භ කළේය. බුදු දහම පිළිබඳ දේශන පවත්වමින් ''සිංහලයිනි නැගිටිවු - බුද්ධගයාව බේරා ගනිවු'' යනුවෙන් සිංහල බෞද්ධයා අවධි කරගෙන බුද්ධ ගයාව බේරා ගත්තේය. ගව සාතනයට හා ගව මස් කෑම, රහමෙර පානය ආදී පස් පව්වලට එරෙහිව කිුියා කරමින් බොදු පිළිවෙත් ලෝකයට හඳුන්වා දුන්නේය.

එංගලන්තයේ ලන්ඩන් බෞද්ධ මධාස්ථානය, බරණැස මූලගන්ධ කුටි විහාරය, කල්කටාවේ ධර්මරාජික විහාරය, බුද්ධගයාවේ හා මදුරාසියේ බෞද්ධ විශුාමශාලා ආදිය ඉදි කළේය. විශාල ආගමික ශාසනික සේවාවක් ඉටු කරමින් අවසන් භාගයේ ''සිරි දේවමින්න ධර්මපාල'' යන නමින් පැවිදි වී 1933 වර්ෂයේ උපසම්පදාව ලබා 1933 අපේල් මස 29 දින ''සම්බුදු සසුන බේරා ගැනීමට තවත් විසිපස් වතාවක් මේ දඹදිව ඉපදේවා! යන පාර්ථනාව ඇතිව සිහිනුවණින් යුතුව අපවත් විය. සිංහල බෞද්ධයින් අවදි කරලීමට, දහම් අධාාපනය නගාසිටුවීමට මෙන් ම, සම්බුද්ධ ශාසනය පුබුදුවාලීමට ද මෙතුමාගෙන් අනුපමේය අතිවිශාල මෙහෙයක් ඉටු විය.

(ලකුණු 05)

ii. සමජ්විකතා :-

කුදුරජාණන් වහන්සේ වෘග්සපජ්ජ සූතුයේදී, සිඟාලෝවාද සූතුයේදී, පත්තකම්ම සූතුයේදී වැති දේශනා රැසක් මඟින් ධාර්මිකව ධනය උපයා ගත යුතු ආකාරය හා ඒවා සමසේ පරිහරණය කිරීම පිළිබඳ ව දේශනා කොට ඇත. බුදුරජාණන් වහන්සේ වෘග්සපජ්ජ සූතුයේදී දීසජානු කෝළිය පුතුයාට පුද්ගලයාගේ මෙලොව හිත සුව පිණිස දේශනා කළ කරුණු අතර සිව්වන කරුණ ලෙස සමජ්විකතාව හඳුන්වා දිය හැකිය. තමාගේ ආදායම හා වියදම පිළිබඳ නො අවබෝධයෙන් යුතුව ආදායමට වඩා වියදම වැඩි නොකොට එය-වැය මනාව පැලනය කර ගැනීම සමජ්විකතාවයයි. උසස් ජීවන තත්ත්වයක් ළඟා කර ගැනීමට විශාල ධනයක් ඉපයීම අතාවෙශා නොවේ. ලැබෙන සුඑ දේ වුවද පරිහරණයේදී පමණ දැන කටයුතු කළ යුතු ය. එසේ කිරීමෙන් පුද්ගලයෙකු හට මෙලොවදී ලද හැකි ඉහළ ම සැපය වන "අණන සුබය" හෙවත් ණය නොවී සිටීමේ සැපය ලබා ගත හැකි ය. මෙවැනි පුද්ගලයින් තුළ අල්පේච්ඡතා ගුණය ද හොඳින් ඇති නිසා සුහරතාව හෙවත් පහසුවෙන් පෝෂණය කළ හැකිවීමේ ගුණය ද ඔහු සතුවන නිසා ඔහු අය-වැය හොඳින් හැඳින කටයුතු කිරීමට පෙළඹෙයි. අඩු ආදායමක් ලබා වැඩියෙන් වියදම කිරීම තම පරිහානියට හේතු වේ. එසේ ම ඉහළ ආදායමක් ලබා වැඩියෙන් වියදම කිරීම තම පරිහානියට හේතු වේ. එසේ ම ඉහළ ආදායමක් ලබා ඉතා සුළුවෙන් වියදම කිරීම තම පරිහානියට හේතු වේ. එසේ ම ඉහළ ආදායමක් ලබා ඉතා සුළුවෙන් වියදම කිරීම තම පරිහානියට හේතු වේ. එසේ ම ඉහළ ආදායමක් ලබා ඉතා සුළුවෙන් වියදම කරමින් ලෝහීව ජීවත් වීමද බුදු දහම අනුමත නොකරයි. මේ අනුව බුදු දහමට අනුව අය-වැය සමව දැන පරිහරණය කිරීම සමජීවිකතාවයයි.

ii. සතර අගතිය :-

නීතියට, යුක්තියට, ධර්මයට, සාධාරණත්වයට එරෙහි වී කටයුතු කිරීම අගතිගාමී වීමයි. රාජා නායකයෙකු ගතියට වෙළඹවන කරුණු හතරක් සතර අගතිය නමින් හඳුන්වයි. ඒවා නම්, ඡන්ද, ද්වේශ, භය, මෝහ නම් වේ. මෙම සතර අගතියට යන්නාගේ යසස අව පක්ෂයේ සඳ මෙන් පිරිහෙන බවද, අගතියට නොයන කැනැත්තාගේ යසස පුන් සඳ මෙන් වැඩෙන බවද බුදුරජාණන් වහන්සේ වදාළ සේක. එය රාජා පාලකයකුට මෙන්ම අප හැමට අදාළ වන්නකි. ඡන්දය යන්නෙන් අර්ථවත් වන්නේ කැමැත්තයි. තම නෑදෑකම, හිතවත්කම, පක්ෂපාතීත්වය,

ඡන්දය යන්නෙන් අර්ථවත් වන්නේ කැමැතිතය. තම නැදැක්ම, ඔය්ටෙක්ක්ම, පස්සේත්ත වන්නේ කම් ආදී කරුණු පදනම් කරගෙන අගතයට යා හැක. නමුත් රාජා පාලනයේදී පෞද්ගලික රුචි අරුචිකම් නොසලකා යුක්ති සහගතව කටයුතු කිරීමෙන් ඡන්දයෙන් අගතියට යාම වැළකේ.

ද්වේශය යනු විරුද්ධවාදීව කිුයා කරන චෛතසිකයයි. තමන්ට පක්ෂපාතී නොවන අනායන්ට නීති විරෝධීව කටයුතුකම් කිරීම මෙහි ස්වභාවයයි. පාලකයා මධාසේථව, යුක්තිග රුකව කටයුතු කිරීමෙන් මෙම ද්වේෂයෙන් මිදිය හැකි වේ.

භය යනු බිය වීමයි. තමා යටතේ වසන යම් පුද්ගලයන්ට අයුතු වරපුසාද ලබා දුන්විට තමාට හිරිහැරවලට මුහුණපාන්නට සිදුවේ යයි සිතා හෝ තමාට පාඩුවක් අලාබයක් වේ යැයි සිතා පාලකයා බියෙන් වැරදි කිුිියාවලට පෙළඹේ. තමා සෘජුවම හෘද සාක්ෂියට එකඟව කිුිිිිිිිිිිිිිිිිිි කරන්නේ නම් මෙම භය නමැති අගතියෙන් මිදිය හැකි වේ.

මෝහය යනු මුලාවයි. හොඳ-නරක, යුක්තිය-අයුක්තිය තෝරා බේරා ගැනීමේ ඇති නොහැකියාව නිසා නීක්ෂණ බුද්ධියෙන් තොරව තීරණ ගැනීම අගතිගාමී වීමයි.

බෞද්ධ ඉගැන්වීම වන්නේ පාලකයා සතර අගතියෙන් වැළකී යුක්තිසහගතව කරුණා මෛතිනේ නිර්භීතව පුඥාවන්තව කියා කරන්නෙකු විය යුතුය. අගතිගාමී වන්නාගේ යසස පිරිහීමට පත්වේ. ධාර්මික රාජා පාලනයක් සඳහා සතර අගතියෙන් තොර වීම අවශා බව බුදුරජාණන් වහන්සේ වදාරා ඇත.

(ලකුණු 05)

## (6) WWW.PastPapers.WiKi (5)

ii. නෙක්බම්ම පාරමිතාව :-

තක්බ**ම්ම පාරමතා**ව .-පංච ඉන්දීයයන් පිනවීමට ඇති ආශාවෙන් ඉවත්වීමේ පුතිපදාව නෙක්ඛම්ම පාරමිතාවයි. පංච ඉන්දීයයන පට්ට අය නුද්ධ කාරක ධර්ම ලෙස හඳුන්වන දස පාරමිකා ධර්ම අතර තුන්වැන්න නෙක්බම්ම පාරමිතාවයි. නුද්ධ කාරක ධර්ම ලෙස හඳුන්වන දස පාරමිතා ධර්ම අතර තුන්වැන්න නෙක්බම්ම පාරමිතාවයි. බුද්ධ කාරක ධර්ම ලෙස පැමියි. තෘෂ්ණා මාන මිතතා දෘෂ්ඨියෙන් මිදී පුඥා, කරුණාවෙන් යුතුව පංච කාම සම්පත්තියෙන් ඉවත් තෘෂ්ණා මාන මතුයා දැටිය. වීම නෙක්බම්ම පාරමිතාවේ මූලික අංගයයි. මෙය පුරන බෝසත් උතුමෝ තිවිධ ආකාරයකින් වීම නෙක්ඛමම වාර්ථයය වූට එය පූරණය කරති. තම බාහිර වස්තු, අඹුදරුවන් අත්හැරීම නෙක්ඛම්ම පාරමිතාවයි. ශරීරාවයන් එය පූරණය කාටයා. යට සහ නැති වුවත් කාමයන්ගෙන් වෙන් වී සිටීම නෙක්ඛම්ම උප පාරමිතාවයි. ජීවිතයට හානියක් නැති වුවත් කාලයට වුවද කම් සැප නොවිඳීම නෙක්බම්ම පරමත්ථ පාරමිතාවයි. අප මහ බෝසතාණන් වහන්සේ වුවද කම සැට පොටැ \_ නෙක්බම්ම පාරමිතාව පූරණය කළ ආකාරය මඛාදේව ජාතකයෙන් පැහැදිළි වේ. අසීමිත අාශාවන්ගෙන් යුක්තවීමට හේතු වන්නේ මහිච්ඡතාවය නිසාය. අඩු බලාපොරොත්තු ඇති බව යන අල්පේච්ඡතාවය ඉතා පුයෝජනවත් ය. මැදහත්ව කටයුතු කිරීමේ පුහුණුවක් නෙක්බම්ම පාරමිතාව තුළින් අප ජීවිතයට එක්කර ගත හැකි ය. සැහැල්ලු මනසකින් යුතු ව සෞඛා සාවපත්නව හා සදාචාරාත්මකව ඉදෙනික කටයුතු සිදු කිරීමට මෙම ගුණධර්මය පුගුණ කළ

(ලකුණු 05)



WWW.PastPapers.WiKi